
Третий завет Д.С.Мережковского 87

О.В.КУЛЕШОВА

ТРЕТИЙ ЗАВЕТ Д.С.МЕРЕЖКОВСКОГО
В КОНТЕКСТЕ МИРОВОЙ КУЛЬТУРНОЙ ТРАДИЦИИ

Философская концепция Д.С.Мережковского – синкретичное
и сложное целое. Недаром многочисленные исследователи, русские
и зарубежные, относят его к разным философским традициям, назы-
вая в качестве предшественников писателя философов различных
школ, национальностей и эпох. Несомненными остаются лишь при-
надлежность Мережковского к последователям идеалистической
философии, его антипозитивизм, борьба с приоритетом материаль-
ного в мире и в душе человека. Темира Пахмусс считает, что фило-
софская концепция Мережковского, находясь в одном ряду с кон-
цепциями религиозных философов начала века: В.Розанова,
В.Иванова, Н.Бердяева, Ф.Соллогуба и др. – выходит из представле-
ния славянофилов о религиозной миссии России в судьбе западной
цивилизации и имеет таких предшественников, как Тютчев, Ибсен,
Ф.М.Достоевский и В.Соловьёв (14). О.Матич добавляет имена
Н.Ф.Федорова и Н.Г.Чернышевского (5). М.Алданов отмечает при-
надлежность Мережковского к «мощному религиозному течению,
которое в русской литературе идет от заволжских старцев и... Вас-
сиана Косого к Толстому и Достоевскому» (1). Особое значение фи-
лософии Ф.Ницше и Р.Штайнера для формирования концепции Ме-
режковского видит Бернис Г.Розенталь (9). Огромное влияние на
творчество писателя гегелевско-гераклитовской философии разви-



I. СТАТЬИ88

тия посредством противоречий отмечает М.О.Цетлин (11). Пестрота
имен подтверждает тот факт, что концепция Мережковского – явле-
ние общекультурное, выросшее из могучего сплава плодородных
слоев истории, литературы, философии, религии и мифологии.

Глубинные корни философии Д.С.Мережковского находятся
далеко за пределами русской религиозной и философской мысли.
Прежде всего, следует сказать о том, что Д.С.Мережковский является
приверженцем идеалистической традиции в философии. Он активно
борется против материалистического понимания бытия мира и исто-
рии. Стремление, низринув преходящее, обратиться к вечному, в чув-
ственном мире, найти Дух, освободить его, следовать за ним становит-
ся доминирующим в философской концепции Мережковского. Фило-
софу близок мистический характер гераклитовского и платоновского
миросозерцаний. Шествие Духа в мире – основная тема Мережков-
ского. Она определяет онтологическую концепцию писателя, его кон-
цепцию истории и развития.

Конечная цель существования человечества на земле обозна-
чена в философии Мережковского как преображение в духовную
субстанцию – Царство Божие. Вопреки материалистическому миро-
воззрению философ отрицает эволюцию материального мира, фа-
зисное развитие истории, обусловленное существованием законо-
мерностей и объективных предпосылок исторического развития,
идею прогресса и торжества цивилизации, противопоставляя им эво-
люцию духовного и идеального мира, совершающуюся посредством
шествия Духа к своему абсолюту – Царству Божию. Цивилизацион-
ные идеи также не близки Мережковскому. Локальные цивилизации
интересуют его лишь с точки зрения их приближения или отдаления
от конечной духовной субстанции. Любая цивилизация рассматрива-
ется Мережковским с точки зрения ее перспективности или беспер-
спективности для осуществления единственно возможной цели ис-
торического развития – наступления Царства Божия на земле.

К Гераклиту восходят метод философствования Мережков-
ского, антиномичность мышления, стремление найти синтез путем
согласования неразрешимых противоречий. Гармония, вырастающая
у Гераклита из вражды вещей, претворяется у Мережковского в син-
тез, возникающий в борьбе противоречащих друг другу антиномий.
Мережковский, подобно Гераклиту, основной движущей силой раз-
вития считает преображающую силу духовной субстанции. Исклю-



Третий завет Д.С.Мережковского 89

чительная роль личности в истории в философской концепции Ме-
режковского также имеет истоки в греческой философии. У Геракли-
та личность – носитель демонического. Задача личности – освобо-
дить демона, позволить духовной субстанции действовать в человеке
и через человека. Демон способен оживлять многих, переходить из
личности в личность. По Мережковскому, историческая задача лич-
ности – разбудить в себе духовную субстанцию – Дух Святой. «Дух
веет, где хочет», и главная цель человеческой жизни – стремление к
Духу, пробудить себя для жизни в Духе, чтобы своей личной истори-
ческой судьбой приблизить человечество к высшей духовной суб-
станции – Царству Божию. Поэтому главная молитва Мережков-
ского «Дух Святой, прииди!», а личность, сумевшая разбудить в себе
силы духовной субстанции, принявшая в себя Дух Святой и тем са-
мым способствующая продвижению всемирной истории к конечной
цели духовной эволюции – Царству Божию, – движущая сила исто-
рии. Дать духовной субстанции творить свою волю, отказавшись от
собственного своеволия, по Мережковскому, – главная истина, спо-
собная открыться человеку в его земной судьбе. Главная задача чело-
века в греческих мистериях – приобщиться к магическому кругу веч-
ности. У Гераклита величие человека измеряется степенью его при-
ближения к вечному Духу, у Мережковского – проявленностью в ду-
ше человеческой Духа Святого. Душа человеческая принадлежит
вечности, человек живет не для себя, но для мира.

Скептическое отношение Мережковского к позитивистской
науке также имеет прообраз в философии Гераклита, ставящего науку
на низшую ступень по отношению к высшему знанию, так как она
исследует законы уничтожения и становления вещей в преходящем,
чувственном мире. Образ детства в философской системе Мережков-
ского, сопутствующий наступлению Царства Божия, также восходит
к представлениям Гераклита. Для человека, обращенного к вечности,
жизнь не имеет безусловной ценности. «Вечность – играющее дитя».
По Мережковскому, достигнуть Царства Божия можно лишь путем
отказа от стремления видеть в преходящем безусловную ценность
благодаря пересмотру серьезного отношения человека к земной жиз-
ни, обретению способности смотреть на мир глазами играющего ди-
тяти. «Если не обратитесь, не будете как дети, то не войдете в Царст-
вие Небесное».



I. СТАТЬИ90

К философии Гераклита восходит и антиномичная, дуалисти-
ческая, вечно двойственная природа человека, которой так много
вслед за Достоевским занимается Мережковский. По представлени-
ям Гераклита, человек смешан из враждующих стихий, в которые из-
лилось божество. Отсюда вечная двойственность, живущая в челове-
ке: противостояние между временным и вечным, зависимость чело-
века и в то же время данная ему свобода, призвание из временного
слагать вечное. Дух действует в человеке. В душе же его одновремен-
но сокрыты и Бог, и червь. Антиномичность, воплотившаяся в ос-
новной принцип философствования у Мережковского, становится
неотъемлемой чертой человеческого бытия в сочинениях писателя.
Двойственна природа Христа: человеческая и Божеская. Двойствен-
на природа личности – движителя истории: духовная, пропустившая
через себя Духа Святого, приближающаяся к конечной абсолютной
духовной субстанции – Царству Божию, и плотская, сиюминутная,
принадлежащая дурной бесконечности земной линейной истории.
Высшее назначение человека – подчинить сиюминутное вечному,
призвав Духа Святого, дать вечности возможность говорить через
себя, открывая человечеству путь к конечной цели истории – дости-
жению абсолютной духовной субстанции.

Отношение к мифотворчеству также восходит у Мережковского
к древнегреческой традиции. Мережковский наследует платоновское
понимание мифа как емкой образной формы для выражения мудрости
мистерий. Через мифы для него открываются вечные истины, скрытые
в образах. Развитие идеальных сущностей, происходящее в мистериях,
проецируется в мировое пространство и посредством категории вре-
мени и создания художественного образа облекается в миф. Мереж-
ковский, отталкиваясь от подобного представления, разделяет миро-
вое пространство на две категории – истории и мистерии. Мистерия –
идеальная сущность, в которой имманентно совершается эволюция
идеального мира, происходит движение Духа в вечности. История –
проекция идеальной сущности в категориях пространства и времени,
проекция не абсолютная, а получающая искажение при воплощении в
материальные образы.

Идея о вечном присутствии Христа на земле еще до наступле-
ния исторического христианства через Р.Штайнера также пришла к
Мережковскому от Платона, считавшего, что Бог зачарован в мире,
излил себя в мир в акте творения, пожертвовав своим отдельным Бы-



Третий завет Д.С.Мережковского 91

тием. Мировая Душа приняла крестную смерть, чтобы мир мог суще-
ствовать. Подобные представления Платона предвосхищают культ
страдающего, умершего и воскресшего Бога. Бог явлен в человеке.
Воскресить, освободить Бога – главная задача человека, душа кото-
рого может родить Сына Божия – Логос. Божественное рождается от
брака души с природой. Подобную идею исповедует Мережковский,
для которого Богосупружество – высшая точка в достижении соеди-
нения Бога с человеком. К Платону восходит и половая символика
Троицы у Мережковского. Любовь у Платона имеет к Логосу мате-
ринское отношение. Любовь  рождает  Сына  Божия – Логос.  Лю-
бовь – сила Души. Душа – мать Божественного. Дух Святой как ипо-
стась Святой Троицы у Мережковского женского рода. Матерь-Дух –
главная духовная субстанция, способная завершить эволюцию иде-
ального мира наступлением Царства Божия на земле. Идея Платона
о любви как животворящей силе, способной привести распавшееся
божественное единство к гармонии и воссоединению, находит про-
должение в понимании половой любви у В. Соловьёва и Мережков-
ского как средства преодоления пола и воссоздания цельной челове-
ческой Личности, победившей пол и не имеющей половых различий.

Следует отметить, что идеи неоплатонизма, продолжающие
мистическую традицию древнегреческой философии, духовно близки
философской концепции Мережковского. Идеи Плотина, опреде-
ляющего основу бытия как сверхчувственный, сверхъестественный,
надразумный божественный принцип, тождественный абсолютному
бытию и Богу, предваряют представления Мережковского об абсолют-
ном бытии как бытии в Духе. Философия экстаза, открывающая воз-
можность проникновения в область чистого сознания и мышления
путем «отторжения» мысли, прокладывающая путь божественному
свету в низший материальный мир, предвосхищает понятие экстаза
как возможности общения с Богом в христианской мистике и воспри-
ятие экстаза Мережковским как пути высшего соединения с Богом,
духовного и плотского, в Богосупружестве. Отрицание Плотином ра-
ционального и чувственного познания, стремление к разграничению
божественного начала и низшего природного мира согласуются с гно-
сеологическими и онтологическими представлениями Мережковско-
го, носящими идеалистический характер. Идеи писателя о вечном
присутствии Христа на земле, присутствовавшие и в платоновской



I. СТАТЬИ92

философии, предваряет учение Ямвлиха, пытающегося обосновать в
духе мистических представлений Плотина античный политеизм.

Говоря об идеалистической традиции в философии Мережков-
ского, невозможно оставить без внимания философскую систему
Гегеля. Имеющая в основании традиции древнегреческой филосо-
фии, она представляет собой новый этап развития философской
мысли. Понимание Гегелем абсолютного Духа как основы мирозда-
ния и космического процесса как развития абсолютной идеи тожде-
ственны представлениям Мережковского об устройстве вселенной и
пониманию им духовной эволюции как шествия Духа от Бога к чело-
веку. Диалектический метод Гегеля, существующий в соответствии с
законами тождества и противоречия, утверждающий, что живая дей-
ствительность не боится противоречий, но, напротив, воплощает их
в себе, и полагающий, что саморазвитие идеи всегда происходит в
форме триады: тезис, антитезис, синтезис, – лежит в основе пред-
ставлений Мережковского о духовной эволюции вселенной и само-
развитии Духа, ведущего человечество к конечной духовной субстан-
ции – Царству Божию. Наличие противоречий для Мережковского –
непременное условие любого духовного действа и развития истори-
ческих событий как отражения борьбы духовных сущностей, согла-
сующихся в новой гармонии высшего единства.

Помимо философской идеалистической традиции, идущей из
глубины веков, на формирование концепции Мережковского оказали
влияние идеи христианского средневекового мистицизма. Особое зна-
чение для творчества Мережковского имеет учение Аврелия Августи-
на. Синкретичный характер его представлений, попытка соединения
христианских и древнегреческих философских доктрин близки по ду-
ху Мережковскому, создающему сложную синкретичную концепцию,
синтезирующую традиции идеалистической философии с доктринами
христианского богословского вероучения. Следует отметить теоцен-
трическое мышление Августина, признающего Бога высшей сущно-
стью и наиважнейшим предметом познания, спиритуалистические
представления о душе, иррационалистическое понимание человече-
ского духа, представление о мире как об акте божественной воли, от-
рицание истинности чувственного познания и утверждение единства
познания и веры, доказывающее приоритет веры над разумом, пред-
ставление о гордыне как о причине безбожия, идею об ответственно-
сти человека за земное зло, соединение в Боге категорий настоящего,



Третий завет Д.С.Мережковского 93

прошлого и будущего, идею неравенства как вечный и неизменный
принцип общественной жизни, освоенные Мережковским в своей
философской системе координат.

Особо нужно отметить идею Августина о существовании хри-
стианства от сотворения мира, восходящую к философской традиции
Платона и неоплатоников, и эсхатологическую концепцию, содер-
жащую религиозно-теологическую идею прогресса, т.е. понимание
прогресса как духовной эволюции человечества, движения к Богу и
спасению. Августин предлагает периодизацию земных градов-
обществ, в основании которой – шесть эпох, приведенных в Ветхом
Завете. Эта концепция соответствует эволюционным представлени-
ям Мережковского, видящего божественную субстанцию движущей
силой земного прогресса, но, в отличие от Августина, опирающегося
на ветхозаветную периодизацию, делящего духовную эволюцию на
три периода в соответствии с дальнейшей традицией христианского
мистицизма, учитывающей новозаветный опыт человечества. Идеи
Августина о Церкви как представителе Царства Божия на земле и
идеал теократического общества трансформируются в философии
Мережковского в образы Вселенской Церкви, способствующей при-
ближению человечества к духовному абсолюту, и теократического
общества в Третьем Завете Духа-Матери.

В основу онтологической концепции Мережковского, опи-
рающейся на теорию духовной эволюции, легло учение средневеко-
вого монаха Иоахима Флорского о Третьем Завете, делящее бытие
мира на три  этапа, согласно  трем ипостасям Святой Троицы: пер-
вый – Завет Бога Отца, второй – Завет Бога Сына, третий – Завет
Святого Духа. Согласно Иоахиму Флорскому, человечество должно
чаять наступления Третьего Завета, когда благодаря действию Духа
Святого наступит Царство Божье на земле и мир будет пребывать в
счастье и благоденствии.

Среди позднейших влияний в русле христианского мистицизма
нужно отметить представителя христианского эзотеризма и основателя
антропософски ориентированной духовной науки Р. Штайнера. Особое
значение для формирования философской концепции Мережковского
имели идеи, изложенные в ранней работе Штайнера «Христианство как
мистический факт и мистерии древности». Мережковский, как и
Штайнер, уделяет огромное внимание мистической сущности христи-
анства. Цель Штайнера – доказать существование мистики, предшест-



I. СТАТЬИ94

вующей христианству, – согласуется с верой Мережковского в возник-
новение христианства на земле до Христа. Идея Штайнера о том, что
«христианство как мистический факт есть ступень в поступательном
развитии человечества; мистерии же древности и их воздействия суть
подготовление к этому мистическому факту» (13, с. 132), соответствует
представлениям Мережковского о духовной эволюции человечества,
рассматривающего христианство как вторую ступень эволюции на пути
к конечной духовной субстанции – Царству Божию, а языческие мисте-
рии – как тень христианства в дохристианском мире. Мережковский,
как и Штайнер, развивая эту идею, указывает на Августина как первого
толкователя христианства в подобном ключе, приводя в сочинении
«Тайна Запада: Атлантида-Европа» (Белград, 1930) цитату, использован-
ную Штайнером в вышеуказанной книге: «То, что теперь именуют хри-
стианской религией, существовало уже у древних, и не отсутствовало
также и в начале человеческого рода; когда же Христос явился во плоти,
то истинная религия, существовавшая и дотоле, получила название хри-
стианской» (13, с. 135–136). Восприятие Мережковским древнегрече-
ской мистики, неоднократно использованной в собственных сочинени-
ях, происходит согласно с концепцией Штайнера. Сам способ исследо-
вания действительности, которым пользуется Мережковский, согласу-
ется со штайнеровскими представлениями о мышлении и познании.
Штайнер отвергает естественно-научный способ познания, признавая
его крайне поверхностным и неполно удовлетворяющим духовным по-
требностям. Истинное познание должно подняться над чисто историче-
ским исследованием памятников духовной жизни, держаться Духа, а не
внешних следов, оставленных им. Способность к «духовному зрению» –
единственный оправданный способ постижения действительности, по
Штайнеру. Мережковский, отрицающий истинность научного знания,
предпочитающий «дневное» сознание, оперирующее логическими, ра-
циональными понятиями, «ночному», «магическому», основанному на
прозрениях, ясновидении и интуиции, стремящийся смотреть на мир
«духовным зрением», находится всецело в русле штайнеровских пред-
ставлений об истинном мистическом, мистериальном постижении ми-
ра. По Штайнеру, Мережковский – мист, посвященный XX столетия.
Деление Мережковским бытия мира на историю и мистерию, стремле-
ние искать истины не в историческом, а в мистериальном плане, среди
идеальных, духовных сущностей приближает Мережковского к поня-
тию миста у Штайнера. Как посвященный истинно реальными называ-



Третий завет Д.С.Мережковского 95

ет он образы, возникающие в духовной жизни, в то время как видимому
и осязаемому приписывает реальность низшего порядка. Не может до-
казать того, что утверждает, а лишь рассказывает о своих опытах, будучи
окружен людьми, чьи духовные очи закрыты сейчас, но могут открыться
благодаря силе сообщаемого им. Он имеет веру в человечество и хочет
раскрывать духовные очи. Он может только предлагать плоды, собран-
ные собственным духом; «видит ли их другой, или нет, это зависит от
того, имеет ли он понимание для того, что открывается духовному зре-
нию» (13, с. 19). Мережковский в эмиграции действительно ощущает
себя избранным и призванным к спасению человечества, «предтечей
грядущего Царства Духа и его главным идеологом» (10, с. 125). «Для ме-
ня не безразлично, что мир погибает... таким, как я, нельзя иначе спа-
стись, как с погибающим миром», – утверждает он в сочинении «Тайна
Трех» (7, с. 8). Для Штайнера чувственная реальность имеет низший
смысл, и только пройдя мистическим путем, человек вступает в веч-
ность. Подобное суждение мы находим и у Мережковского. Достиже-
ние высшей духовной субстанции – Царства Божия – возможно для
человечества путем отвержения законов материального мира, соединяя
в Духе со Христом, начала нового бытия под знаком Духа Святого.
Лишь мистическое соединение с Духом Святым приведет человека в
вечность, дарует ему долгожданное освобождение. В человеке скрыто
заложены божественно-духовные силы, но лишь в мисте они становятся
проявленной действительностью, утверждает Штайнер. Герой Мереж-
ковского – человек, соединивший себя с Духом Святым, разбудивший в
себе божественно-духовные силы, – способствует шествию Духа в мире,
приближает наступление Царства Божия. Пробуждения этих сил чает
Мережковский для всего человечества.

Тождественно у Мережковского и Штайнера отношение к ми-
фологии, воспринятое из платоновской философии. Мистерия для
них – реальная духовная действительность, разворачивающаяся в
надысторическом пространстве. Миф – символическое воплощение
мистерии. Мистерия дается под покровом мифа. Недопустимо рассу-
дочно-рационалистическое истолкование мифов. По мысли Штай-
нера, Платон прибегает к мифу, когда хочет изобразить внутреннюю
сторону человека, не воспринимаемую чувственно, путь вечной ду-
ши через различные изменения. Миф – иллюстрация духовных со-
бытий. «Именно благодаря своему характеру иллюстраций, одни и те
же мифы могут выражать... различные духовные события. Поэтому



I. СТАТЬИ96

нет противоречия, когда истолкователи мифов относят данный миф
то к одному, то к другому духовному событию» (13, с. 68). Подобное
понимание мифа дает Мережковскому возможность говорить о су-
ществовании христианства на земле до прихода Христа, о его вечном
присутствии в мировом пространстве, истолковывая разнообразные
мифы, принадлежащие разным эпохам и народностям, как образное
выражение, иллюстрацию одной и той же мистерии – «мистерии
Бога умершего и воскресшего» (7, с. 27), и использовать миф Плато-
на об Атлантиде для доказательства существования первого челове-
чества как начального этапа всемирной духовной эволюции, назы-
ваемого Мережковским Преисторией. Сопоставимо и понимание
обоими философами Елевсинских таинств и религиозных мистерий
Древнего Египта. Стремление Мережковского увидеть в Елевсин-
ских мистериях и мистериях Древнего Египта Богоявление полно-
стью отвечает толкованию Штайнером этих таинств как громкого
исповедания вечности души. Дионис и Осирис – воплощение боже-
ственного в его вечных превращениях во Вселенной, Божества, из-
лившиеся в мир и растерзанные, чтобы возродиться духовно, совер-
шенная ступень в развитии человеческого бытия – у Мережковского
воплощаются в Бога умершего и воскресшего, тень Христа в языче-
ском мире. Обращаясь к мистериям языческого мира, работая над
созданием «Тайны Трех», Мережковский первоначально и название
своей работы заимствует у Штайнера, изменяя название штайнеров-
ской главы «Тайная мудрость Египта» на «Тайная мудрость Востока».
Мысль Штайнера о мистической сущности Христа, о предначертан-
ности пути Спасителя, объясняемая преданиями мистерий древно-
сти, а не внешней физической историей, согласуется с идеей Мереж-
ковского о том, что приход Христа был подготовлен мистериями
языческого мира. По Штайнеру, мистерия Голгофы открывалась в
храмах древних мистерий. Древний посвященный переживал указа-
ние на «сокровенного Христа», христианский – узнает сокровенные
воздействия «Христа  явленного». То, что в древней мудрости было
событием мистерий, в христианстве становится исторической дейст-
вительностью. У Мережковского «христианство есть истина язычест-
ва» (7, с. 28). Штайнер находит одинаковые закономерности в духов-
ной жизни всех народов, утверждая, что мудрость мистерий сущест-
вовала повсюду. Мережковский рассматривает египетские, ассиро-
вавилонские и древнеиндейские мифологические культы, чтобы до-



Третий завет Д.С.Мережковского 97

казать общность их сюжетов и единую мистериальную цель – пред-
сказать приход Христа и наступление христианства. Для Штайнера
Христос – пробуждение вселенского Духа к бытию в человеческом
образе. В Нем Слово стало Плотью. Мережковский, используя это
утверждение, делает ударение на последнем слове. Большое значение
у него получает идея воссоединения Плоти и Духа, создание освя-
щенной Плоти. Христос рассматривается им как Личность, в кото-
рой осуществлен совершенный синтез Духа и Плоти.

Сопоставимы у Штайнера и Мережковского толкования проис-
хождения и сущности текста Евангелия. Штайнер подчеркивает мис-
тическую природу Евангелия. Цель Евангелия не создание историче-
ской биографии Христа, а образное воплощение мистических пред-
ставлений, Евангелие черпает не из истории, а из мистических преда-
ний. Противоречия, возникающие в текстах евангелистов, Штайнер
объясняет принадлежностью последних к разным мистическим пре-
даниям. Евангельские события нужно понимать не исторически, так
как это не факты чувственного мира, а мистически. Главная цель мис-
тических сообщений, собранных в Евангелии, – привести человека к
пониманию того, что спасение человечества всецело зависит от пра-
вильности выбора пути: последуют ли люди за исключительным По-
священным, единственным в своем роде, дарующим «Царство Божие»
всем, кто хочет за ним следовать. Аналогично понимание Евангелия
Мережковским, утверждающим неправомерность попытки историче-
ски доказать правильность Евангельских событий. Мистическое про-
чтение Евангелия Мережковским как метатекста позволяет согласо-
вать все противоречия четырех Евангелистов и объявить об истинно-
сти «апокрифических» Евангелий, утаенных, отлученных Церковью,
забытых Каноном, увидеть способность к вечному движению и разви-
тию Евангелия, обусловленную сокрытым в нем духом свободы, вос-
ходящим к вечной метафизической абсолютной и неизменной основе
текста. «Вечно изменяется Евангелие, потому что вечно живет. Сколь-
ко веков, народов, и даже сколько людей, – столько Евангелий. Каж-
дый читает – пишет его – верно или неверно, глупо или мудро, греш-
но или свято, – но по-своему по-новому. И во всех – одно Евангелие,
как во всех каплях росы солнце одно» (7, с.114–l15). Идею о зависимо-
сти спасения человечества от правильно выбранного пути – следова-
ния за Иисусом, единственным абсолютом, достигшим полного слия-



I. СТАТЬИ98

ния духовного и плотского, – Мережковский делает путеводной ни-
тью своей философской системы и всего творчества в эмиграции.

Соответствует Штайнеру и представление Мережковского о
двойственной природе Христа. По Штайнеру, личность Иисуса ока-
залась способной принять в собственную душу Христа, Логос, так
что Он стал в ней Плотью. Произошло это во время крещения Иису-
са Иоаном Крестителем. Иисус стал единым Богочеловеком и взял
на себя обожение всего человечества. Через Иисуса Церковь соеди-
нена с Богом. В Нем имеет она свое завершение и смысл. Задача че-
ловека – увидеть свет, исходящий от Христа в Иисусе, через Него
подняться к высшему, получить бессмертие и способность к обоже-
ствлению. Путем обожения человека осуществится христианство на
земле. Мережковский, подобно Штайнеру, находит в сердце Иисуса
«символы, симфонии, созвучия двух противоположных миров, того и
этого» (7, с.114–115). В романе Мережковского «Иисус Неизвест-
ный» человек Иисус проходит путь к Богу Христу. Антиномичность и
противоречие двух ликов Иисуса – Божеского и человеческого –
становится основным мотивом в сочинении писателя. Мережков-
ский выстраивает христоцентричную концепцию, утверждая, что
только со Христом спасется человечество, а без Него погибнет. Толь-
ко через обращение ко Христу достигнет человечество высшей ду-
ховной субстанции – Царства Божия на земле, совершится обожение
человека. Особое внимание уделяет Мережковский мистической
сущности христианского обряда – Крещения, понимаемого как со-
единение человека с Духом Святым. Через Крещение Дух Святой,
нисходящий на человека, дает возможность божественному действо-
вать в человеческой душе, увидеть божественную природу Христа,
открывает путь к личному обожению, приближая человека к Царству
Божьему.

Штайнер  рассматривает  христианство  как  новую   форму
посвящения,  заменившую дохристианские языческие мистерии.
Иисус – посвятитель всего человечества. Обособление избранных,
свойственное мистериям дохристианского мира, христианство заме-
нило воссоединением всех. Единичная мистерия должна стать мис-
терией вселенской. Вселенский характер и возможность для вели-
чайшего воссоединения человечества видит в христианстве и Ме-
режковский. Через Христа и во Христе должно совершиться всемир-
ное воссоединение. По Штайнеру, Христос каждому открыл дорогу к



Третий завет Д.С.Мережковского 99

божественному, дал возможность увидеть небесный свет. В творчест-
ве Мережковского к подобному пониманию присоединяется мотив
ответственности за выбор человека, способного свободной волей
принять божественный дар или, отказавшись от него, погибнуть во-
веки.

Говоря об обращении Мережковского к европейской фило-
софской и мистической традиции начала века, невозможно оставить
без внимания фигуру Ф.Ницше. Многочисленные исследователи
дореволюционного творчества Мережковского неоднократно отме-
чали видную роль писателя в освоении ницшеанской философии на
русской почве начала века, говорили о воплощении идей и образов
немецкого философа в идею символистского жизнетворчества, рас-
сматривая Мережковского как создателя символистского романа,
воплотившего собственное романное творчество в символистский
«миф о мире» (З.Минц). Притяжение Мережковского к философии
«сверхчеловеческого» обнаруживалось исследователями в мистиче-
ском сознании героев, соединяющем эллинизм и христианство,
«олимпийское» начало и «галилейское», «святость плоти» и «святость
духа», в критике исторического христианства, в стремлении соеди-
нить Элладу и Христа, найдя синтез между христианским аскетиз-
мом, оборачивающимся чрезмерностью духа, и эллинской красотой
и освобождением – чрезмерностью плоти, одним словом, создать
«ницшеанизированное христианство» (Н.Бердяев).

Необходимо отметить, что в эмиграции философская концеп-
ция Мережковского, получая новое измерение, отходит от символи-
стских традиций начала века и философии Ницше. Сам Мережков-
ский возводит ее к европейской идеалистической традиции, указы-
вая на диалектику Гераклита и мифы Платона, цитируя Шеллинга, к
христианскому мистицизму, идущему из глубины веков: от Блажен-
ного Августина, Франциска Ассизского и Иоахима Флорского к эзо-
теризму и антропософии Штайнера, и русской литературно-
философской традиции – иррационализму Ф.М.Достоевского, став-
шего предшественником и духовной основой русского религиозного
ренессанса рубежа веков. Позднее творчество Мережковского пред-
ставляется нам далеким от символистского мифотворчества и от фи-
лософских идей Ницше, а попытка Бернис Г.Розенталь доказать ис-
пользование образов и тем Ницше в эмигрантских сочинениях писа-
теля – неправомерной.



I. СТАТЬИ100

Чрезвычайная роль Личности в истории у позднего Мережков-
ского объясняется не пленением яркой звездной «самозаконной»
Личностью сверхчеловека Ницше, а мистическим дыханием Духа
Святого, способного путем воплощения в человеке сделать его дви-
жущей силой истории. Обращение к образу Наполеона в эмиграции
у Мережковского объясняется не стремлением последнего найти «ге-
роя, способного спасти мир от большевизма» (как утверждает Бернис
Г. Розенталь в своей статье) (9, с. 130), а положением идеалистиче-
ской философии Мережковского о шествии Духа в мировом про-
странстве, при проекции в историческую действительность вопло-
щающемся в отдельные Личности и говорящем через них. Наполеон
в этом смысле ничем не отличается от других исторических персона-
жей эмигрантских произведений Мережковского, таких как Лютер,
Кальвин, Паскаль, Жанна д’Арк, и многочисленных святых, ставших
центральными фигурами его произведений. Выражая тождественный
философский смысл, все они несут лишь разную концептуальную
нагрузку: разъясняют ту или иную черту философской концепции
Мережковского, дополняют каждый по-своему образ единой идеи,
вносят лепту в осуществление конечной цели духовной эволюции,
наступления Царства Божия на земле.

Чужда позднему Мережковскому и ницшеанская оппозиция
сверхчеловека и толпы. Личность, сумевшая стать движущей силой ис-
тории, достигшая обожения путем соединения души с Духом Святым,
призвана служить человечеству, той толпе, которую презирает сверхче-
ловек Ницше, открыть каждому убогому и малому путь к конечной ду-
ховной субстанции – Царству Божию – спасти всех. Ницшеанский от-
каз от общественных ценностей и социальных основ также неприемлем
для позднего Мережковского, стремящегося разрешить социальные
противоречия истории путем создания идеального общества в Царстве
Божием. Соборность – непременное условие достижения для человече-
ства конечной духовной субстанции. Спастись могут все или никто, че-
ловечество ждет общая гибель или общее Воскресение в Духе. Филосо-
фия Ницше проповедует вечную радость становления и свободный, не
ведающий ограничений, самовластный Дух; у Мережковского настоя-
щая свобода – отказ от собственного своеволия, свободное осознание
необходимости обожения и открытия человеческой души Духу Святому.
Истинная свобода – свобода в Боге. Сомнительным представляется
стремление Бернис Г. Розенталь отказ Мережковского от детерминизма



Третий завет Д.С.Мережковского 101

и интерес к иррациональной стороне человеческой души также возвести
к философии Ницше. Помимо идеалистической традиции, рассмот-
ренной нами выше, прямым предшественником Мережковского в дан-
ной области становится Ф.М.Достоевский, на которого Мережковский
не просто указывает в эмигрантских сочинениях, но и цитирует целыми
страницами, заимствуя иногда не только идеи и образы, но и отдельные
сцены. Это касается также отношения Мережковского к большевизму и
революциям и развенчанию бесовщины, предпринятому вслед за Дос-
тоевским, что Бернис Г. Розенталь трактует как ницшеанское презрение
Мережковского к черни. Совершенно в духе Достоевского заявлены у
Мережковского и представления о свободе как воле Бога. Свобода у
Мережковского – это не ницшеанское своеволие, свобода возможна
только в Боге. Идея же «христианства до Христа», как отмечалось выше,
и обращение к образу Диониса у Мережковского восходят через фило-
софию Штайнера к христианской мистике Августина и мистериальному
философствованию Платона, а не к «вечному возвращению» Ницше. К
средневековой христианской мистике восходит и понятие экстаза, об-
наруживаемое в поздних произведениях Мережковского, вырастающее
из философии неоплатонизма и не имеющее точек соприкосновения с
ницшеанскими представлениями об экстазе. Таким образом, поздний
Мережковский полностью изживает ницшеанские мотивы из своей фи-
лософии, становясь идейным противником Ницше в смысле отрицания
своевольной самодостаточной Личности, стремящейся к человекобо-
жию, утверждающей волю человеческую, ставшую носительницей аб-
солютной свободы, существующей без Бога и вне его, рассматриваемой
Мережковским как причина гибели первого человечества – Атлантиды.
Идеи Ницше человек пережил на заре своего существования и, памятуя
об этом, не должен повторить подобных ошибок, полагает Мережков-
ский. Идеи и образы поздних сочинений писателя, представления о
мифологии  и  многие  другие  понятия  гораздо  более  естественно
объяснимы не инкорпорацией мифологем Ницше в философскую кон-
цепцию Мережковского, а следованием традициям идеалистической
философии в сочетании с представлениями христианского мистицизма,
соединившимися на русской почве с литературно-философской тради-
цией, идущей от Достоевского к философии русского религиозного ре-
нессанса.

Творчество Ф.М.Достоевского, подробно исследованное писа-
телем в дореволюционной работе «Л.Толстой и Достоевский», в



I. СТАТЬИ102

эмиграции приобретает для Мережковского новое измерение и глу-
бину. «Ясновидец духа» становится для писателя в страшный и тра-
гический период русской истории «пророком грядущего апокалип-
сиса», предсказателем великой роли русского Востока в воссоедине-
нии человечества, создания всемирности как необходимого условия
для достижения человеком конечной духовной субстанции – Царст-
ва Божия (8). На Достоевского Мережковский возлагает упования,
видя в нем ту самую Личность, обратившую духовный взор к Богу и
подчинившую Ему свою волю, сумевшую стать движущей силой ис-
тории благодаря соединению души с воскрешающей силой Святого
Духа. Помимо философского наполнения, делающего образ Досто-
евского одним из штрихов картины духовного мироздания у Мереж-
ковского, классик русской литературы имеет и иной смысл для твор-
чества писателя. Несомненно, что Мережковский, как и другие
представители русского религиозного ренессанса, в духовном смысле
является наследником Достоевского.

Достоевский отказывается от детерминизма, возвысившись над
средой и пытаясь преодолеть ее роль в формировании личности, об-
ращается к иррациональному началу в человеке. Он поднимает роман
на новый уровень в то время, когда русская литература развивается в
русле бытового реалистического романа. Творчество Достоевского
становится трамплином для создания новой романной формы, рас-
цветшей пышным цветом в начале XX столетия. В произведениях Ме-
режковского неоднократно встречаются аллюзии из Достоевского.
Сам принцип освоения действительности у Мережковского, возводи-
мый нами к традициям идеалистической философии, и организация
романного пространства приближают Мережковского к Достоевскому.
Интерес к внутренней духовной сущности человека в ее вечном, кос-
мическом измерении, стремление сделать мерилом человеческих по-
ступков вечные категории, верно подмеченные В. Розановым в работе
«Легенда о Великом Инквизиторе», истовая проповедь христианской
идеи как единственно возможной духовной основы для человечества –
все это воплощенное в творчестве Мережковского наследие русского
классика.

Представления Достоевского о мире как о единстве и сосуще-
ствовании добра и зла и человеке как носителе двух начал – светлого
и темного – согласно с антиномичным мышлением Мережковского.
Организация пространства, помимо земной плоскости, включаю-



Третий завет Д.С.Мережковского 103

щего в себя глубины небытия и ада, а также горние вершины и
звездный мир, помимо трех измерений – четвертое, заимствована
Мережковским из романов Достоевского. Жажда Мережковского
вывести «земной Эвклидов ум» современников за Эвклидовы грани-
цы, обратив человека к вневременному и вечному, также обосновы-
вается цитатами из классика. Разграничение Мережковским двух
видов сознания на дневное рациональное и ночное интуитивное,
имеющее глубинные корни в идеалистической философии, на рус-
ской почве предвосхищается философскими представлениями Дос-
тоевского, противопоставляющего, по определению Л.Шестова, две
истины – умозрительную (рассудочную) и божественную (откровен-
ную) (12). Разум и механика, позитивная наука и научно-
технический прогресс убивают человека, делая его не целью, а сред-
ством, винтиком в машине цивилизации, приводят к ханжеству и
лицемерию, неспособности мыслить. Разум, не подчиненный любви,
опасен, любовь дает направление уму. Эти мысли Достоевского пол-
ностью соответствуют представлениям Мережковского о позитивной
науке, основанной на царстве разума. По Достоевскому воспринима-
ет Мережковский и социализм – как общественный строй, опираю-
щийся на разум и механику, установление равенства в котором обо-
рачивается деспотизмом из-за господства материальных ценностей и
утверждения собственности. Мережковскому близок вопрос Досто-
евского: «Быть или иметь?», видящего в основе безличности – обла-
дание материальными ценностями, в то время как главная сила лич-
ности заключена в обладании духовным миром. Достоевский утвер-
ждает несовместимость социализма и благородства, Мережковский,
идя по этому пути, объявляет социализм крайним метафизическим
злом. Вслед за Достоевским идет Мережковский и в неприятии «бе-
совщины» как феномена возвышения человекобожеского своеволь-
ного духа, отказавшегося от Христа и утверждающего примат мате-
риальных ценностей. Исходя из подобного понимания материаль-
ного и духовного, вытекает и отношение Мережковского, также за-
имствованное у Достоевского, к Европе как носительнице безлично-
сти, воплощающей буржуазность, т.е. утверждающей приоритет ма-
териального. Социализм, по Достоевскому, – форма буржуазности.
Свободный человек должен сделать выбор в пользу духовных ценно-
стей, на заданный вопрос ответить: «Быть». Достоевский, противо-
поставляя Россию и Европу, считает русский народ богоносцем,



I. СТАТЬИ104

только Россия может спасти мир любовью, обновить мир православ-
ной идеей, возвысив в человеке духовное начало. Россия выше циви-
лизации, она через веру принесет миру спасение. Россия и русский
человек ближе всего к апокалиптическому миросозерцанию. Подоб-
ное мессианское предназначение России, воспринятое со всей стра-
стностью Мережковским, воплотилось в его апокалиптическую фи-
лософию о конце мира, где будущая Россия (настоящая не могла вы-
полнить подобную миссию, поскольку была поражена тем же грехом,
что и Западная Европа, – утверждала приоритет материальных цен-
ностей, находясь во власти абсолютного метафизического зла –
большевизма) стала объединителем всего человечества и проводни-
ком на пути к конечной цели духовной эволюции – Царству Божию.

Особое значение для концепции Мережковского имело пони-
мание Достоевским такой философской категории, как свобода.
Свобода выше всего, она иррациональна и переходит за грани чело-
веческого бытия. Свобода страдательна и содержит выбор: Бог или
небожие. Когда герой Достоевского свободен, он подчиняется боже-
ственным законам. Выбор небожия, своеволия, бунта, подчинение
законам разума оборачиваются утратой личности. Революции делают
людей рабами идеи. Мережковский понимает свободу согласно Дос-
тоевскому. Свобода возможна для него только в Боге. Человекобожие
оборачивается духовной несвободой. Революция ввергает личность в
духовное рабство. Человек всегда имеет право выбора и несет ответ-
ственность за свой выбор. Истинная свобода – свободное подчине-
ние Божественной истине, осознание необходимости соединения
человеческой души с действующим в мире Духом Святым.

Сопоставимо с философией Мережковского и представление
Достоевского о детстве как воплощении ангелического начала в че-
ловеке. Как уже отмечалось, подобное представление бытует и в фи-
лософии Гераклита, связывавшего человека с вечностью через образ
дитя. У Мережковского оно обретает смысл через евангельское вы-
ражение: «Если не обратитесь, не станете как дети, то не войдете в
Царство Небесное». Согласно Достоевскому, и двойственное отно-
шение Мережковского к насилию. С одной стороны, Достоевский –
противник любого насилия, проповедует культ страдания: Христос –
страдалец, война – безнравственна; с другой – признает благородное
насилие – войну за идею Христа. Подобное понимание находим мы
и у Мережковского, с одной стороны, отмечающего безнравствен-



Третий завет Д.С.Мережковского 105

ность и гибельность войны для человечества, «тишайшую» природу
Христа, спасающего мир любовью и собственным страданием Бога, с
другой – рассуждающего о биче Господнем, стремлении наказать
негодяев, увидевшего «воинственную» природу Христа, принесшего
человечеству «не мир, но меч» (5, с. 256). Согласно вышеизложенной
идее и желание самого Мережковского вести непримиримую борьбу
с большевизмом, прибегая непосредственно к военной силе. Идеал
Христа несомненен для Мережковского, так же как для Достоевско-
го, который, выбирая между Христом и истиной, предпочитал ос-
таться со Христом, а не с истиной. Недаром критика называет фило-
софскую концепцию Мережковского в эмиграции христоцентрич-
ной. Действительно, Христос – центр всех построений писателя.

Необходимо отметить значимость философской концепции
Н.Ф.Федорова для формирования идей Мережковского, связанных с
пониманием личности Христа и мистической сущности христиан-
ского чуда Воскресения. Стремление Федорова рассматривать право-
славие как идею Воскресения и вечной жизни соответствует в фило-
софской концепции Мережковского идее завершения исторического
христианства воскресным концом и наступлением Царства Божия.
Мережковский, как и Федоров, полагает возможным устроение Цар-
ства Божия на земле не путем преодоления телесной, физической
субстанции, а с помощью воскрешения тела: создания одухотворен-
ной Плоти, путем ее освещения – у Мережковского, создания бес-
смертной, но не преображенной Плоти – у Федорова. Оба философа
отрицают позитивистскую теорию прогресса, считая единственно
возможной целью духовной эволюции человечества достижение аб-
солютной идеальной субстанции – Царства Божия, в философии
Федорова представляющего собой гармоничное природное построе-
ние, вершиной и логическим завершением которого становится че-
ловек. У Мережковского образ Царства Божия носит более идеаль-
ный и мистический характер благодаря представлениям последнего о
преображении и одухотворении Плоти. Натуралистический реализм,
свойственный Федорову при описании воскресения мертвых, не раз-
деляется Мережковским.

Представление о воскресном мистическом Царстве Конца у
обоих философов имеет вселенский характер. Федоров помышляет о
братском состоянии человечества для всей вселенной. Мережков-
ский делает всемирность непременным условием достижения чело-



I. СТАТЬИ106

вечества конечной духовной субстанции. Стремление Федорова во-
плотить вселенское братство человеческое в форме всемирной мо-
нархии отзывается в понимании Мережковским всемирных империй
как «собирания, соединения народов», способных «основать новое
всемирное общество и предотвратить великие бедствия», рассматри-
вающим империю Наполеона как начало всемирности (6, с. 24–25).

Родственно идеям Мережковского и отношение Федорова ко
Христу. Понимание Мережковским Христа как Иисуса Неизвестно-
го, не узнанного людьми и забытого Церковью, заковавшей Христа в
ризы Канона и догмат, непознанность Христа миром предвосхища-
ются идеями Федорова о догматичности Церкви, не видящей на-
стоящего Христа. Главная мудрость Христа воскресная. Смысл его
прихода – спасение человечества путем открытия человеку возмож-
ности к Воскресению. Конец человечества – воскресный или смерт-
ный – будет зависеть от способности человека осознать истинный
смысл прихода Христа. Эта идея Федорова полностью отвечает пред-
ставлениям Мережковского о сути развивающейся мировой драмы.
Достижение духовной эволюцией идеального абсолюта ставится Ме-
режковским в прямую зависимость от способности человечества к
познанию истинной сущности Христа, раскрытию его основной
идеи как идеи воскресной.

Общее толкование обнаруживается при рассмотрении «рус-
ской идеи» у Федорова и Мережковского. Главенствующая роль Рос-
сии в деле спасения мира мотивируется ее особой природой, нося-
щей переходный, смежный характер: Россия не Запад и не Восток, а
Восток и Запад одновременно. Родственна Мережковскому и рели-
гиозная метафизика Федорова, рассматривающего Святую Троицу
как идеал полюбовного союза нескольких Лиц. У Мережковского
Святая Троица – союз Бога Отца, Сына и Матери-Духа.

Не менее значимы для формирования философской концеп-
ции Мережковского труды В.Соловьёва, продолжающего идеалисти-
ческую линию всемирной философии, трансформирующего идеали-
стические и мистические традиции на почве русского национального
самосознания. Мистический способ познания мира, которым руко-
водствуется Мережковский, отдавая приоритет «ночному» сознанию
перед «дневным», характерен и для философской концепции его
предшественника. Соловьёв признает относительность эмпириче-
ского и рационального познания, считая абсолютным знание мисти-



Третий завет Д.С.Мережковского 107

ческое. Согласно платонической традиции, познание чувственного
мира утверждается как бессмысленное, отмечается приоритет позна-
ния духовного. Соловьёв называет его верой, понимаемой как ин-
туиция, делающая возможной непосредственное созерцание сущно-
сти, отличной от нашей собственной. Мережковский, согласно Со-
ловьёву, признает интуицию единственным совершенным способом
освоения мира, способным открыть человеку абсолютные истины,
но не разделяет убеждение философа об истинном познании как ре-
зультате рационального и мистического познания в их взаимосвязи.
Соловьёв призывает к синтезу науки, философии и религии. Мереж-
ковский разводит науку и религию по разным полюсам, отмечая их
антагонизм как следствие двух разных типов освоения мира: рацио-
нального позитивистского и мистического интуитивного.

С платоновской традицией соотносится представление Со-
ловьёва о Софии – мировой душе, мудрости Бога в мире, вопло-
щающей женскую ипостась Божественной субстанции. С идеей о
зачарованности мировой души – женского начала – в мире согласно
представление Мережковского о женской природе Духа-Матери как
одного из Ликов Святой Троицы и божественной субстанции, путем
саморазвития которой совершается духовная эволюция человечества
и становится возможным достижение духовного абсолюта. Заимству-
ет Мережковский и андрогинную теорию Соловьёва, согласно кото-
рой в будущем человечество должно преодолеть пол путем создания
цельной личности, вобравшей в себя черты обоих полов в результате
слияния последних. Святая плоть Мережковского, полученная путем
одухотворения плоти, преодоление пола в результате слияния двух
разнополых личностей в одно целое восходят к сочинению В. Со-
ловьёва «Смысл любви».

Общим для Соловьёва и Мережковского становятся апокалип-
тичность миросозерцания, скепсис по отношению к цивилизации и
прогрессу, неуклонно приближающихся к Концу Света. Следуя пла-
тоновским традициям, Соловьёв разделяет идею обожения человека.
Человек должен стать Богочеловеком, раздув в себе искру Божию.
Но если у Платона обожение доступно избранной Личности, у Со-
ловьёва, следующего христианской традиции, идея принимает со-
борный характер, выливаясь в идею создания Богочеловеческого
общества, рассматриваемого как цель духовной эволюции человече-
ства. Идею соборности развивает и Мережковский, делая всемир-



I. СТАТЬИ108

ность непременным условием для достижения конечной цели эво-
люции – духовного абсолюта. Следствием соборности как необхо-
димого условия для спасения человечества у Соловьёва становятся
экуменические идеи, в основе которых лежит представление о мис-
тическом единстве существующих ныне церквей. Экуменическая
Церковь будущего у Соловьёва, представляющая собой цельный ор-
ганизм, органами которого станут три существующие ныне Церкви,
мыслится как земная. Мережковский переносит будущую вселен-
скую Церковь, выросшую на месте трех исторических Церквей, в
надысторическое пространство Третьего Царства Духа, приписывая
ей атмосферу Апокалиптического Конца. Для Соловьёва Конец воз-
можен, но все-таки сомнителен, для Мережковского Конец несо-
мненен, но неоднозначен. Гибельным или воскресным он станет в
зависимости от правильности выбора, сделанного человечеством.
Неоднозначное отношение Мережковского к католической церкви,
рассматривающего ее одновременно как носительницу Христовой
истины и Антихристовых черт, проявившихся за время земной исто-
рии в период исторического христианства, восходит к представлени-
ям Соловьёва, одно время относившегося к католической церкви как
к носительнице традиций Антихриста.

Промежуточным звеном между идеями Достоевского и Ме-
режковского становятся мысли Соловьёва о социализме как матери-
альном обществе, основанном на равенстве, нивелирующим Лич-
ность, вплоть до полного обезличивания. Подобный общественный
строй, обрекающий человека на духовное рабство, воплощает для
Соловьёва черты Антихриста, накормившего и объединившего чело-
вечество силой, отринув веру. Мережковский, следуя представлени-
ям Соловьёва, считает социализм Царством Антихриста, отмечая
духовное рабство, вытекающее из социального равенства и всемир-
ности, созданных силой, отринувших Бога, стремящихся обойтись
без Христа. Согласны с традицией Достоевского и представления
Соловьёва о духовной силе лишь тех истин, которые берут начало во
Христе, и о свободе, не безусловной, а обусловленной искренним
подчинением тому, что свято и законно. Для Мережковского Хри-
стос сам – безусловная истина, а достижение настоящей свободы
возможно только путем добровольного подчинения божественной
воле. В русле духовной традиции, идущей от Достоевского, развива-
ется и «русская идея» Соловьёва, утверждающая роль славянских на-



Третий завет Д.С.Мережковского 109

родов в развитии всемирной духовности. Идея о приходе Духа в мир
через славян согласуется с мыслями Мережковского о «свете с Вос-
тока», способном озарить все христианское человечество и привести
его к спасению. При решении социальных вопросов Соловьёв вы-
ступает за необходимость смирения грубого насилия государства;
Мережковский же полагает необходимым преодоление государства
не в истории, а в эсхатологии, создание теократии в надысториче-
ском пространстве, абсолютной субстанции – Царстве Божьем.

Неоднократно интерпретаторами дореволюционного творчест-
ва Мережковского поднимался вопрос о взаимосвязи творчества писа-
теля с идеями В.В. Розанова. Наша задача – выявить основные точки
соприкосновения позднего Мережковского с розановскими идеями.
Роднит Розанова с миросозерцанием Мережковского в эмиграции
приверженность идеалистической философской традиции, стремле-
ние рассматривать Дух как нематериальную сущность, способную тво-
рить различные формы идеи. Для Мережковского Дух – идеальная
сущность, являющаяся движущей силой духовной эволюции. Важная
точка соприкосновения обоих философов – отношение к историче-
скому христианству. Безбрачие и аскетизм в христианстве, неприем-
лемые для Розанова, рассматриваются в философской концепции Ме-
режковского как буддистский уклон христианства. Отрицание пола и
плоти, забвение тела неприемлемы для последнего. Но в отличие от
Розанова, стремящегося к языческой чувственной радости, обожеств-
ляющего пол, превращающего «религию в сексуальный пантеизм»
(Голлербах) (3, с. 66), создающего языческий культ плоти, Мережков-
ский развивает идею о создании «освященной плоти», стремится к
соединению последней с Духом, говорит о соединении человека с Бо-
гом не только духовном, но и плотском, вводя понятие Богосупруже-
ства. Подобные идеи обосновываются Мережковским, исходя из
представлений о человеке будущего как божественном андрогине.
Языческое поклонение телу рассматривается писателем как предвос-
хищение освящения Плоти на конечном этапе духовной эволюции
человечества. Обращение к язычеству и утверждение плоти обуслов-
лены не чувственной радостью эллинизма и идеями ницшеанства, а
апокалиптичным миросозерцанием и стремлением к утверждению
христианской идеи в мире. Разнится у Розанова и Мережковского и
толкование Ветхого Завета. Позиция Розанова, находящего в Ветхом
Завете дух свободы и непокорности, прямо противоположна представ-



I. СТАТЬИ110

лениям Мережковского, рассматривающего бытование ветхозаветных
идей как век послушания и Закона.

Отголоски близких философской концепции Мережковского
идей обнаруживаются и в творчестве Н.Бердяева. Бердяев, отказы-
вающийся видеть в сочинениях Мережковского проблему свободы и
духа, отрицающий интерес Мережковского к личности и достоинст-
ву человека, парадоксальным образом оказывается в одном ряду с
Мережковским при рассмотрении подобных проблем. Понимание
свободы как иррациональной категории, восходящее к Достоевско-
му, сближает Бердяева и Мережковского. Мысль Бердяева о том, что
Бог не может принудить человека к добру, согласуется с убеждением
Мережковского, утверждающего, что свобода человеческая промыс-
лом Божьим не нарушается. Оба философа рассматривают свободу
как Божий дар человеку, дающий право личности не только выби-
рать, но и нести ответственность за свой выбор. Сопоставимы и эсха-
тологические представления обоих философов. Стремление Бердяе-
ва к разрушению материи для обретения свободы путем творческого
акта согласно с мыслями Мережковского о преодолении истории как
материального существования человека для эсхатологии – бытия в
Духе – и обретения истинной свободы, заключенной только в духов-
ной субстанции. Параллельно и троичное деление бытия мира у фи-
лософов. У Бердяева по этике: этика Закона (Ветхий Завет под зна-
ком наказания), этика Любви (Новый Завет – Бог есть любовь) и
вершина эволюции – этика Творчества (Богоподобность человека в
творчестве); у Мережковского три человечества: первое – ветхоза-
ветное (под знаком Закона и послушания), второе – эпохи историче-
ского христианства (под знаком Любви), третье – вершина духовной
эволюции – эсхаталогическое (под знаком свободы в Царстве Божь-
ем Матери-Духа). Таким образом, цель духовной эволюции подобна
у обоих философов – достижение духовного абсолюта путем обоже-
ния человека, различны лишь представления о путях достижения
обожения. Сближает философов и принцип соборности, восходящий
к Достоевскому, Соловьёву и Федорову и выливающийся в представ-
ление о всеобщем спасении.

Необходимо остановиться и на вопросе о взаимодействии идей
Мережковского с воззрениями Вяч. Иванова. Общие представления
о Дионисе как о предшественнике Христа имеют разное происхож-
дение и существуют параллельно и независимо одно от другого. Не-



Третий завет Д.С.Мережковского 111

справедливым представляется нам утверждение Бернис Г. Розенталь
о заимствовании этой идеи Мережковским у Иванова (9). Иванов
рассматривает Диониса в ницшеанском ключе, выделяя «дионисий-
ское состояние», говоря о восторге вечного возрождения и вдохно-
венного экстаза. Дионис у него становится выражением свободы
творчества, Духом свободного творчества, предшествующим Слову
(Христу). Идея Мережковского, нашедшая обоснование в мистиче-
ской традиции Штайнера, обусловлена представлениями о вечном
присутствии Бога в мире и вечной жертвенности Бога человеку.
«Мистерия Бога умершего и воскресшего» совершается на земле от
сотворения мира (7, с. 27). В этом смысле Дионис, подобно другим
богам языческого мира, рассматривается как тень Христа в дохри-
стианском человечестве. Иванов создает культ дионисийства. Дио-
нис у Мережковского стоит в одном ряду с другими божествами раз-
ных народов мира, совершающими мистерию страдающего Бога.

В заключение нужно отметить выдающуюся особенность фи-
лософствования Мережковского, способного к ассимиляции разно-
родного культурного материала и построению новых синкретичных
концепций, рождающихся на основе чужих идей, рассматриваемых в
новом ракурсе, пропущенных через собственный менталитет, пуль-
сирующих сквозь оболочку массивных умственных конструкций,
воплощенных «в живом нарастании, переплетении, скрещивании
многообразных мотивов и тенденций, по законам какого-то ему од-
ному свойственного контрапункта» (2).

Список литературы

1. Алданов М. Некролог // Новый журн. – New rev. – Нью-Йорк, 1942. – Кн. 2.
2. Бахтин Н. Мережковский и история // Звено. – Париж, 1926. – № 156.
3. Голлербах Э. В.В.Розанов: жизнь и творчество // Голлербах Э. Встречи и впечатле-
ния. – СПб., 1998.

4. Матич О. Христианство третьего завета и традиция русского утопизма //
Д.С.Мережковский. Мысль и слово. – М., 1999.

5. Мережковский Д.С. Иисус Неизвестный. – М., 1996.
6. Мережковский Д.С. Наполеон. – М., 1996.
7. Мережковский Д.С. Тайна Трех. – Прага, 1925.
8. Мережковский Д.С. Федор Михайлович Достоевский // Руль. – Берлин, 1921. –

11 ноября.



I. СТАТЬИ112

9. Розенталь Б.Г. Мережковский и Ницше: (К истории заимствований) //
Д.С.Мережковский: мысль и слово. – М., 1999.

10. Терапиано Ю. Литературная жизнь русского Парижа за полвека (1924–1974): Эссе,
воспоминания, статьи. – Париж; Нью-Йорк, 1987.

11. Цетлин М.О. Д.С.Мережковский (1865–1941) // Новоселье. – Нью-Йорк, 1942. –
№ 2.

12. Шестов Л. Киргегард и экзистенциальная философия. – М., 1992.
13. Штайнер Р. Христианство как мистический акт и мистерии древности. – Ереван,

1991.
14. Pachmuss Т. D.S. Merezhkovsky  in  exile:  the  master  of the genre of biographic

romancee. – N. Y., 1990.


